
Una mirada cristiana del trabajo 
humano y el bien común

Federico Mayor Zaragoza y 
Emilio José Gómez Ciriano

La hora de 
la ciudadanía 
en favor 
de la paz

PARTICIPACIÓN Y DIÁLOGO

Con el Tema del mes nos ponemos a la escucha. Le 
animamos a realizar sus comentarios mediante la sección 
de www.noticiasobreras.es; en las redes sociales, con la 
etiqueta #LahoradelaCiudadanía o enviando su aportación 
a la dirección participacion@noticiasobreras.es

Adelanto editorial del libro La hora de la ciuda-
danía. Dignidad, derechos humanos y cultura 
de la paz, de Federico Mayor Zaragoza y Emi-
lio José Gómez Ciriano (Ed. HOAC, 2026). Una 
contribución a la paz en un momento convul-
so que exige que la ciudadanía tome las rien-
das. Ofrecemos una síntesis de ambos textos, 
que interpelan directamente a la conciencia 
cívica, ética y política de nuestro tiempo.

TEMA DEL MES tm

	 enero 2026	 19
	noticiasobreras.es 1690	 19

    enero 2026	 19



La hora de la ciudadanía. 
Dignidad, derechos humanos 
y cultura de la paz

En un tiempo atravesado por el rearme, la normalización 
de la guerra y la creciente deslegitimación del diálogo 
como vía de resolución de los conflictos, Ediciones 
HOAC publicará próximamente el libro La hora de la 
ciudadanía. Dignidad, derechos humanos y cultura de 
la paz, una obra escrita por Federico Mayor Zaragoza 
y Emilio José Gómez Ciriano que se presenta como una 
humilde contribución a la paz en un momento convulso, 
un tiempo que requiere que la ciudadanía tome las rien-
das y que interpela de manera directa a la conciencia 
cívica, ética y política de nuestro tiempo.

El libro nace como una llamada urgente a tomar con-
ciencia del momento histórico que vivimos y a asumir la 
responsabilidad que corresponde a los pueblos frente a 
una deriva global cada vez más militarizada, excluyente 
y deshumanizadora. Frente a la lógica dominante del si 
vis pacem, para bellum, que hoy reaparece con fuerza en 
el discurso político internacional, la obra se sitúa deli-
beradamente en otra coordenada: la de una paz que no 
se impone por la fuerza, sino que se construye desde la 
palabra, la justicia, los derechos humanos y la participa-
ción activa de la ciudadanía.

La Comisión Permanente de la HOAC, al presentar este 
trabajo, subraya precisamente esa tensión de fondo que 
atraviesa el momento actual: mientras se anuncian pla-
nes de rearme sin precedentes desde la Segunda Guerra 
Mundial, se debilitan los pilares del multilateralismo, se 
erosionan los derechos sociales y se desplaza a la ciuda-
danía de los espacios reales de decisión. En ese contex-
to, la paz corre el riesgo de convertirse en una consigna 
vacía, desvinculada de la justicia y de la dignidad de las 
personas.

Frente a esa deriva, el libro reivindica una convicción 
profundamente evangélica y radicalmente política: es la 
ciudadanía –y no las élites ni los intereses plutocráticos– 
quien históricamente ha puesto los cuerpos, ha sufrido 
las guerras y ha generado las respuestas más creativas y 
eficaces para la resolución no violenta de los conflictos. 
De ahí que esta obra insista en que ha llegado la hora 
de los pueblos, de quienes, desde su igual dignidad, 
reclaman derechos humanos efectivos y una paz real, 
no retórica.

El prólogo de Emilio José Gómez Ciriano sitúa el origen 
de este libro en una circunstancia especialmente sig-
nificativa. Pocas horas antes de conocerse la muerte 
de Federico Mayor Zaragoza, el autor recibía de él su 
felicitación de Navidad y, meses antes, las páginas del 
texto que ahora ve la luz. Esa coincidencia confiere a la 
obra un carácter de testamento cívico y ético, elaborado 
en un momento en el que los fantasmas del miedo y de 
la guerra han vuelto a ocupar el centro del escenario 
internacional.

Desde esa experiencia, el libro se propone suscitar 
reflexión sin renunciar a la esperanza, aportar argumen-
tos frente a los discursos que deslegitiman el diálogo y la 
convivencia pacífica, y contribuir a la toma de conciencia 
de una ciudadanía que corre el riesgo de quedar paraliza-
da por el shock, el miedo o la resignación. No se trata de 
un ejercicio académico ni de una reflexión abstracta, sino 
de una invitación explícita a salir de los espacios de con-
fort, a no normalizar la violencia ni aceptar como inevita-
ble lo que es fruto de decisiones políticas concretas.

Como señala la presentación, resuena en el tras-
fondo de esta obra la bienaventuranza evangélica: 
«Bienaventurados los que trabajan por la paz», así 
como el magisterio claro y sin ambigüedades del papa 
Francisco, que insistió en que «nunca más la guerra» y en 
que no hay paz posible sin justicia. En esa misma línea, 

TEMA DEL MEStm

20	 enero 2026
	 noticiasobreras.es 169020



el libro se ofrece como ocasión formativa y herramienta 
de discernimiento, orientada a que personas y comu-
nidades puedan convertirse en instrumentos de paz en 
medio de un mundo herido.

Este Tema del Mes de noticias obreras adelanta y 
acompaña la publicación de La hora de la ciudadanía 
ofreciendo, a continuación, una síntesis de los dos textos 
que componen el libro: la aportación final de Federico 
Mayor Zaragoza sobre cultura de paz y derechos huma-
nos, y la reflexión de Emilio José Gómez Ciriano sobre 
la ciudadanía, el miedo y la reconstrucción democrática. 

Dos voces distintas y complementarias que confluyen 
en una misma certeza: la paz no es un punto de llegada 
pasivo, sino una tarea colectiva que exige memoria, 
coraje y compromiso.

Cultura de Paz y 
Derechos Humanos

El sistema de las Naciones Unidas nace en San Francisco 
(EEUU), en 1945. La Carta dice: «Nosotros los pueblos 
hemos resuelto evitar a las generaciones venideras el 
horror de la guerra». 

En un mundo «globalizado» a favor de una minoría que 
caracteriza los albores del siglo XXI, la sociedad civil 
tiene que desempeñar un papel crucial, potenciando la 
educación y la formación para un desarrollo global sos-
tenible y humano, que permita participar a escala local, 
nacional y mundial, y unir las voces de todos para conse-
guir que las responsabilidades intergeneracionales sean 
tenidas en cuenta… antes de que sea tarde.

No son los grupos plutocráticos los que solucionarán las 
amenazas que se ciernen a escala planetaria. Tan difícil 
misión solo puede ser desempeñada por unas Naciones 
Unidas dotadas de los recursos humanos, técnicos y 
financieros adecuados, que integren a todos los países 
y sean realmente «los pueblos» quienes «construyan los 
baluartes de la paz» y aseguren a todos una vida digna.

Desde el origen de los tiempos, con un poder absoluto 
masculino, ha prevalecido la razón de la fuerza (si vis 
pacem, para bellum). Ahora, por primera vez en la his-
toria, los pueblos ya pueden expresarse. Ahora sí, ya es 
posible pasar de la razón de la fuerza a la fuerza de la 
razón (si vis pacem, para verbum). La primera frase de la 

Carta de las Naciones Unidas es el gran deber presente: 
«Nosotros los pueblos hemos resuelto evitar a las genera-
ciones venideras, el horror de la guerra». Se había logrado 
aunar formación, deberes y derechos para un mundo que 
estuviera a la altura del misterio que representa la huma-
nidad, integrada por seres dotados de la capacidad de 
crear, de inventar un futuro personal y colectivo… 

Sin embargo, estas excelentes previsiones no se pusie-
ron nunca en práctica por el veto que se otorgó simultá-
neamente a los cinco vencedores de la Segunda Guerra 
Mundial.

Torres de vigía. Ética del tiempo

La facultad prospectiva es ahora, en los albores del siglo 
XXI y del tercer milenio, especialmente relevante ya 
que, por primera vez desde el origen de los tiempos, la 
humanidad debe hacer frente a desafíos globales que, si 
no se abordan a tiempo, pueden alcanzar puntos de no 
retorno. Es, pues, tiempo de acción. 

Disponemos de una gran cantidad de diagnósticos. 
pero ahora es indispensable la actuación oportuna. Y, 
en estas circunstancias cruciales, la ética del tiempo 
se convierte en uno de los principales referentes del 
comportamiento cotidiano, a todas las escalas, para 
evitar lo que constituiría una auténtica irresponsabilidad 
intergeneracional.

Debemos saber bien lo que ha acontecido, las lecciones 
del pasado. Debemos ser conscientes del presente y, 
sobre todo, tener memoria del futuro… Memoria para 
saber actuar hoy para el porvenir que está por hacer. 
Memoria de que todos los seres humanos valen lo 
mismo. Memoria permanente de que no hay ciudadanos 
del mundo de clase preferente: ¡todos iguales en digni-
dad! Memoria de las generaciones que nos sucederán… 
Memoria de la Tierra entera. Memoria de todas las 
alboradas, de los «no incluidos», de los que emigran, de 
los que mueren en el desamparo. Memoria, sobre todo, 
del amor al prójimo, próximo o distante, porque es con 
frecuencia el supremo olvido, el supremo error.

Es inaceptable que cada 
día mueran de hambre miles 

de personas al tiempo que se 
invierten en gastos militares 

más de 4.000 millones 
de dólares

Federico Mayor Zaragoza 
Fundación Cultura de la Paz

TEMA DEL MES tm

	 enero 2026	 21
	noticiasobreras.es 1690	 21



Ha llegado el momento impostergable de la acción 
consciente y bien argumentada de «Nosotros los pue-
blos». Porque ahora, por primera vez en la historia, 
poner en práctica la primera frase de la Carta de las 
Naciones Unidas es posible.

Sin justicia no hay paz.  
Sin paz no hay justicia

La gobernanza democrática se basa en la indepen-
dencia de los poderes ejecutivo, legislativo y judicial. 
Las leyes que se adoptan en los parlamentos reflejan 
la voluntad popular. Son puestas en práctica por los 
gobiernos que resultan, igualmente, de la participación 
de los ciudadanos en las elecciones. Y corresponde a la 
justicia asegurar que, sin influencia alguna de cualquier 
índole, se respeten las normas y pautas decididas por 
el pueblo.

Para que estas reglas supremas se observen cumplida-
mente son insoslayables dos premisas: que la ciudadanía 
sea libre y responsable (compartir, compadecer, convivir, 
cooperar) y que los jueces sean rigurosamente indepen-
dientes. La tolerancia no es magnanimidad ni indulgen-
cia, ni se refiere a sentimientos de que algo pueda ser 
tolerable o intolerable. Consiste, básicamente, en saber 
aceptar las maneras de pensar, los modos de vida, las 
creencias y las ideologías de los otros. Por esas razones 
se incluyó, en el artículo primero de la Declaración, el 
papel clave de la tolerancia para la transición de una cul-
tura de violencia, imposición, enfrentamiento y guerra 
a una cultura de encuentro, conversación, conciliación 
y paz. 

Paz en uno mismo, en casa, en la escuela, en el lugar de 
trabajo, en la calle, en la aldea, en la ciudad. Paz a todos. 
Paz en la Tierra. Este es el más profundo anhelo humano 
desde el origen de los tiempos, inhacedero por el poder 
basado en la imposición y en la fuerza. Y esta paz solo es 
posible si hay tolerancia y respeto.

Desarme para el desarrollo 
humano y sostenible

Insisto –porque es una referencia esencial en mi com-
portamiento cotidiano– que es moralmente inaceptable 
que cada día mueran de hambre miles de personas al 
tiempo que se invierten en gastos militares y armamento 
más de 4.000 millones de dólares. 

Bastaría con una reducción razonable de estas ingentes 
y desproporcionadas cifras para que pudieran incremen-
tarse rápida y sustancialmente las ayudas al desarrollo 
endógeno, sostenible y humano, en todo el mundo; se 
atendiera el crucial legado intergeneracional del medio 

ambiente, asegurando que no tenga lugar el deterioro 
irreversible de la habitabilidad de la Tierra; la coopera-
ción internacional permitiría la puesta en práctica de las 
grandes prioridades de las Naciones Unidas (alimenta-
ción, agua, salud, ecología, educación, paz…); y, sobre 
todo, se haría posible el «nuevo comienzo» que preconi-
za la Carta de la Tierra. 

La mejor solución –aunque tengamos que sobreponer-
nos a la inmensa inercia de quienes se aferran al perver-
so adagio de «si quieres la paz, prepara la guerra»– es 
el desarme (incluido, desde luego, el nuclear), aplicando 
una parte razonable de los colosales medios dedicados 
a la seguridad territorial al desarrollo de todos los pue-
blos, de tal modo que se haga realidad la igual dignidad 
y calidad de vida en todos ellos. 

Desarme para el desarrollo: así de sencillo. Para ello, 
son necesarias unas Naciones Unidas refundadas con 
urgencia. La solución existe. Falta el coraje y liderazgo 
para aplicarla.

Hacia una cultura de paz y de los 
derechos humanos en tiempos de crisis

La seguridad siempre ha prevalecido sobre la paz. «Si 
quieres la paz prepara la guerra» sobre «evitar el horror 
de la guerra a las generaciones venideras» (Carta de las 
Naciones Unidas). La base conceptual de los Derechos 
Humanos es «la igual dignidad» y el derecho supremo a 
una vida digna. 

El pleno ejercicio de los derechos humanos es funda-
mental para la transición desde una cultura de imposi-
ción, dominio y violencia a una cultura de diálogo, con-
ciliación, alianza y paz. Estamos haciendo frente a una 
crisis sistémica (ética, democrática, social, medioam-
biental, económica…) que requiere, en consecuencia, un 
cambio de sistema. 

Esa transformación de hondo calado, que podría cons-
tituir una auténtica inflexión histórica, es tan ineludible 
como difícil porque, sobre todo, en Occidente es prácti-
camente imposible, tanto conceptual como formalmen-
te, desarraigar procedimientos y pautas que durante 
muchos años han prevalecido. Es necesario que una 
economía de especulación, deslocalización productiva y 
guerra sea sustituida, con apremio, por una economía de 
desarrollo global sostenible. 

Ineludibles y apremiantes nuevas 
premisas. Cambio total de paradigma

La sostenibilidad debe prevalecer sobre los costes (si 
sigue incrementándose la temperatura a escala mundial, 

TEMA DEL MEStm

22	 enero 2026
	 noticiasobreras.es 169022



23

se producirán efectos irreversibles que comprometerían 
gravemente la habitabilidad de la Tierra). 

Los intereses de las próximas generaciones sobre las 
presentes. 

Lo social sobre lo económico (no hay dinero para los 
refugiados y emigrantes…, y cada mes el Banco Central 
Europeo ofrece 80.000 millones de euros al sistema 
bancario…).

Lo global sobre lo local (los fenómenos a escala plane-
taria afectan, en poco tiempo, los planteamientos de 
reducido alcance). 

Cambio total de paradigma: la hegemonía de unos pocos 
por la convivencia solidaria de los muchos (desarme 
para el desarrollo).

Las amenazas globales deben erradicarse: la amenaza 
nuclear; el terrorismo, yendo a sus raíces (fanatismo, 
dogmatismo, supremacismo, extremismo, racismo…). 

Solo el mayor conocimiento puede resolver los proble-
mas que tanto oscurecen los horizontes actuales: una 
transformación en profundidad requiere conocer en 
profundidad la realidad. 

En resumen, debe acelerarse la transición histórica 
desde una cultura basada en la razón de la fuerza a una 
cultura basada en la fuerza de la razón.

La hora de la ciudadanía

El martes 26 de junio del año 1945, en la ciudad estadou-
nidense de San Francisco se promulgó solemnemente la 
Carta de las Naciones Unidas. 

El Preámbulo reflejaba un momento histórico de con-
ciencia existencial global en que «los pueblos de las 
Naciones Unidas» expresaban su intención de poner 
fin, de una vez por todas, a la guerra como vía de reso-
lución de conflictos y abogar por la paz en el marco de 
una nueva estructura de multilateralismo. Recogía esta 
declaración el espíritu del mensaje que el presidente 
Roosevelt había pronunciado cuatro años antes: «En los 
años venideros perseguiremos un mundo basado en 
cuatro libertades que serán garantizadas para todos sus 
habitantes: libertad de expresión, libertad de creencias, 

libertad de no pasar necesidades materiales y libertad 
de no tener miedo». 

No pasaría mucho tiempo –apenas dos meses– hasta 
que Estados Unidos lanzara sendas bombas atómicas 
sobre Hiroshima y Nagasaki, mostrando así que las 
potencias vencedoras no iban a permitir que la recién 
nacida organización quedara fuera de su control.

Multilateralismo versus plutocracia

La apuesta por el multilateralismo no quedó circunscrita 
al ámbito de las Naciones Unidas, sino que se extendió 
a otras regiones geográficas. Así en Europa, Winston 
Churchill abogaría, en un célebre discurso pronunciado 
en 1946 en la Universidad de Zúrich, por la constitución 
de una «familia europea de justicia, misericordia y liber-
tad» a través de la creación de unos «Estados Unidos de 
Europa». 

En otras latitudes surgirían también organismos multi-
laterales como la Organización de Estados Americanos 
(OEA), la Organización para la Unidad Africana (OUA), 
la Liga Árabe, o la Asociación de Naciones del Sudeste 
Asiático (ASEAN). 

Paralelamente se iría desarrollando el armazón de una 
Jurisdicción Internacional de Derechos Humanos con 
competencia supraestatal y cuyos referentes más cono-
cidos son el Tribunal Penal Internacional, el Tribunal 
Europeo de Derechos Humanos, la Corte Interamericana 
de Derechos Humanos o la Corte Africana de Derechos 
Humanos y de los Pueblos. 

Los grupos plutocráticos representan la antítesis del 
multilateralismo. Su ambición es controlar la política 
y la economía internacionales sin tener que rendir 
cuentas ante nadie. Participan en sus encuentros repre-
sentantes de gobiernos, instituciones académicas, cor-
poraciones financieras, grandes magnates, dueños de 
redes sociales… 

El pleno ejercicio de 
los derechos humanos 

es fundamental para 
la transición a una cultura 

de diálogo, conciliación, 
alianza y paz

Emilio José Gómez Ciriano 
Responsable de Derechos Humanos  

de Justicia y Paz 

 @JyPSpain

TEMA DEL MES tm

	 enero 2026	 23
	noticiasobreras.es 1690	

https://x.com/JyPSpain


La mayor parte de ellos (G7, Foro de Davos, Club 
Bilderberg) surgen desde el temor al multilateralismo y 
como reacción a este. 

Susan George recoge en su obra de ficción El informe 
Lugano II les hace decir: «Esperamos haber propuesto 
algunos objetivos valiosos: minar selectivamente la 
doctrina obsoleta de los derechos humanos, debilitar la 
democracia que crea desorden y desmantelar el estado 
del bienestar que ha llegado demasiado lejos y sale 
demasiado caro».

La tentación de retirarse a los cuarteles 
de invierno… hasta que escampe

En su alocución a la 80ª sesión de la Asamblea General 
de Naciones Unidas el presidente Donald Trump afirma-
ba: «No solamente las Naciones Unidas no están solu-
cionando problemas, sino que están creando problemas 
para que otros los resuelvan». 

Declaraciones como la anterior contrastan fuertemente 
con las que había hecho Roosevelt en 1942 y tienen como 
objetivo erosionar el sistema multilateral. La desapa-
rición del multilateralismo supone dejar vía libre a los 
conflictos y despejar el camino a los autoritarismos. 

El sentir actual de buena parte de la ciudadanía es de 
conmoción y aturdimiento: ¿Cómo es posible que en 
pleno siglo XXI el mundo vuelva a estar amenazado por 
una guerra? ¿Cómo puede ser que discursos militaristas 
y xenófobos resurjan con tanta fuerza y que instituciones 
que parecían garantes de estabilidad democrática se 
estén desmantelando? 

Conviene no caer en la trampa de pensar que la situa-
ción actual es fruto de una casualidad. Lo que parece 
haber surgido de manera repentina se lleva gestando 
durante largo tiempo y ha estado dando «señales de 
vida» a partir de actuaciones puntuales: securitización y 

vigilancia progresiva de las ciudades, privatización del 
espacio público, recortes de los sistemas de protección 
social, falta de interés por lo comunitario… Todo ello 
afecta directamente a los derechos de las personas, crea 
fracturas sociales y trunca proyectos de vida. 

Zygmunt Bauman explicaba que «el miedo es el nombre 
que damos a nuestra incertidumbre, a nuestra ignoran-
cia respecto a la amenaza, a no saber lo que hay que 
hacer».

Recordar, resignificar y recomponer: 
tres «R» contra el miedo

Sustraerse a la conmoción y al miedo es una tarea 
ardua que, sin embargo, es imperativo afrontar, porque 
el miedo que no se confronta lleva a su normalización 
primero, a su justificación, después, y finalmente, a la 
adhesión a las narrativas que lo sostienen. 

Bauman decía que «extraña, aunque habitual y familiar, 
es la sensación de tranquilidad y la repentina inyección 
de coraje y energía que se siente, cuando después de un 
largo periodo de inquietud, ansiedad, premoniciones 
oscuras, días llenos de aprensión y noches sin dormir, 
finalmente confrontamos el peligro real: la amenaza que 
se puede ver y tocar». 

Esta estrategia se compone de tres verbos: Recordar, 
resignificar y recomponer. 

Recordar es volver sobre los hechos del pasado desde 
una memoria consciente y empática. Naomi Klein decía 
que «un estado de shock no es solo lo que nos sucede 
cuando algo malo pasa. Es lo que nos pasa cuando per-
demos nuestra narrativa, cuando perdemos nuestras 
raíces, cuando nos desorientamos. Lo que nos mantiene 
orientados, alerta y sin shock es nuestra historia». 

Resignificar la ciudadanía implica reconocer que los 
derechos sociales, económicos y culturales son tan 
esenciales como los civiles y políticos. Educar en el cono-
cimiento de los derechos y perder el miedo a ejercerlos 
es esencial para contrarrestar el miedo. 

Recomponer la democracia exige vida y diálogo en la 
plaza, espacios donde las personas se encuentran, se 
reconocen y se interpelan.

Erradicar las narrativas del miedo sobre 
la que se construye la dominación

Si es necesario educar en una sensibilidad conectada 
con la historia y en el conocimiento de los derechos, esto 

Los grupos plutocráticos 
representan la antítesis 
del multilateralismo. Su 

ambición es controlar 
la política y la economía 

internacionales sin tener que 
rendir cuentas ante nadie

TEMA DEL MEStm

24	 enero 2026
	 noticiasobreras.es 169024



es inseparable de desmontar el argumentario desde el 
que se tergiversa la realidad. 

León Felipe lo expresa así: Yo no sé muchas cosas, es ver-
dad. / Digo tan solo lo que he visto. / Y he visto: / que la 
cuna del hombre la mecen con cuentos, / que los gritos 
de angustia del hombre los ahogan con cuentos, / que 
el llanto del hombre lo taponan con cuentos / que los 
huesos del hombre los entierran con cuentos / y que el 
miedo del hombre / ha inventado todos los cuentos. / Yo 
no sé muchas cosas, es verdad. / Pero me han dormido 
con todos los cuentos / Y sé todos los cuentos.

La manipulación de la realidad a través de relatos fala-
ces alimenta las opiniones y los aforismos de los que a 
menudo bebe la sociedad. 

El algoritmo tiene un papel fundamental en la configura-
ción de la opinión pública. Gabelas-Barroso y Bordignon 
afirman: «Convierten a sus públicos en patrones estadís-
ticos de consumo. Muestran los contenidos más afines a 
cada individuo impidiendo la diversidad y el pluralismo». 

Shoshana Zoboff describe cómo el capitalismo de vigi-
lancia controla y domina comportamientos y apren-
dizajes a través de algoritmos. «El algoritmo nunca es 
neutral: está al servicio de quien lo crea».

Cultura de paz y construcción 
de comunidad

La comunidad es el espacio donde tiene lugar la empatía 
y el reconocimiento mutuos. La salud democrática de una 

sociedad está íntimamente relacionada con la calidad de 
los vínculos comunitarios. Para ello es esencial la educa-
ción en una cultura de paz en la que nadie se quede atrás.

Como recuerda Federico Mayor Zaragoza: «Educación 
para todos. No para unos cuantos. Y todos es muy 
peligroso, porque los educados no permanecerán impa-
sibles, resignados, sometidos. No serán espectadores 
sino actores. No receptores adormecidos, distraídos, 
atemorizados sino emisores». 

Solo así se puede hacer la transición de súbditos a ciu-
dadanos.

Construir la paz en la mente  
(y en el corazón) de las personas

En julio de 1989, en Yamusukro, se habló por primera vez 
de la importancia de que la paz se asentara en la mente 
de las personas. 

La Declaración y el Programa de Acción para una Cultura 
de Paz la define como «un conjunto de valores, actitudes, 
tradiciones, comportamientos y estilos de vida, basados 
en el respeto a la vida, el fin de la violencia y la pro-
moción y la práctica de la no violencia por medio de la 
educación, el diálogo y la cooperación» 

Construir una cultura de paz requiere hacer la transi-
ción desde una cultura ‘de guerra’ hacia una cultura 
del encuentro y la empatía. El problema es que en el 
momento actual existen serias dudas de que los Estados 
tengan la voluntad de promoverla. 

TEMA DEL MES tm

	 enero 2026	 25
	noticiasobreras.es 1690	 25



La cultura de paz no se construye solo hablando genéri-
camente de paz o impartiendo asignaturas. Se necesita 
crear condiciones para erradicar pobreza, miedo e incer-
tidumbre, lo cual supone decisiones políticas y económi-
cas radicales. 

La dignidad de la persona es solamente posible si se 
asienta desde unas condiciones sociales y económicas 
de justicia y equidad.

Es la hora de la ciudadanía

Existe un debate sobre si el contexto político actual 
sería equivalente al que dio inicio a la Segunda Guerra 
Mundial. Hay aspectos que podrían sustentar esta pos-
tura: el auge de los nacionalismos, el resurgimiento de 
la fiebre expansionista de algunas potencias, las reac-
ciones dubitativas de Estados y organismos ante agre-
siones que se producen. El debilitamiento del multilate-
ralismo y el aumento de la polarización social y política. 

Sin embargo, existen otros elementos que permiten 
mantener la esperanza: la existencia de numerosas 
estructuras multilaterales que, si bien debilitadas, toda-
vía pueden seguir siendo un contrapeso a los abusos y 
las extorsiones de los Estados. La existencia de cierta 
conciencia de derechos entre la ciudadanía. La memoria 
todavía viva sobre lo que supusieron las atrocidades de 
las dos guerras mundiales, a lo que hay que añadir las 
imágenes de lo que están suponiendo guerras como las 
de Ucrania y Yemen o el genocidio en Gaza. 

Es verdad que el ambiente internacional propicio en 
el que se desarrolló la declaración y el programa de 
acción para una cultura de paz ya no existe. Conviene no 
olvidar que fue la presión social y popular y no la inicia-
tiva de los Estados la que promovió que se redactara, 
promulgara y aprobara la Declaración Universal de los 
Derechos Humanos.

Es la hora de la ciudadanía consciente que debe alzar 
la voz y posicionarse, ante quienes no dibujan otro hori-
zonte que la inevitabilidad de un conflicto bélico. Es la 
hora de que la ciudadanía despierte del estado de shock, 
tome conciencia de su papel y asuma la responsabilidad 
de apostar decididamente por el diálogo. •

La cultura de paz no se 
construye solo hablando paz. 
Se necesita crear condiciones 
para erradicar pobreza, miedo 

e incertidumbre, lo cual 
supone decisiones políticas 

y económicas 

TEMA DEL MEStm

26	 enero 2026
	 noticiasobreras.es 169026

26	 diciembre 2025


